
W W W . K - K R A U S - T A I - C H I . C O M

S E I T E  1

T’ai Chi Ch’uan – Die Kurzform des klassischen Yang-Stils
nach Cheng Man Ch'ing (1900 - 1975)

 
Informationen und weiterführende Übungen 

für Kursteilnehmer_innen
zusammengestellt von

 
Karin Kraus

Lehrerin für T’ai Chi Ch’uan

 

1. Die Bedeutung des T’ai Chi nach Meister Cheng Man Ch'ing
 

Kampfkünste sind eine Form von Übungen, in denen bestimmte Prinzipien und

deren Anwendung enthalten sind. Sie sollen sowohl Weisheit als auch Mut stärken.  

T’ai Chi ist die Mutter von Yin und Yang und umfasst alle Erscheinungen, die diese

Welt ausmachen. Wenn Yin seinen Höhepunkt erreicht, erzeugt es Yang; wenn

Yang seinen Gipfel erreicht, erzeugt es Yin. Der ständige Wechsel zwischen hart

und weich, Bewegung und Ruhe gründet auf diesem Prinzip.
 

Die körperlich Starken benutzen die Kampfkünste gerne zum Wettstreit. Will man die

Stufe der Fertigkeit in den Kampfkünsten beurteilen, sind Sieg oder Niederlage jedoch

von sekundärer Bedeutung. Wer gerne kämpft, wendet meist starre und rohe Gewalt an,

um seinen Gegner zu bezwingen. Hierbei handelt es sich stets um den Gipfel von Yang,

das Extrem von Härte. Wenn sich einer gegen solche Angriffe mit Härte verteidigt, wird

es mit einer Niederlage und Verletzungen für beide Seiten enden. Darin ist jedoch keine

Meisterschaft zu sehen. Wendet mein Gegner Härte an, so neutralisiere ich sie mit

Weichheit. Der Höhepunkt von Weichheit und Ruhe ist der Gipfel von Yin. Wenn der

Gipfel von Yang auf den von Yin trifft, wird Yang stets besiegt. Das meinte Laotse, als er

davon sprach, dass das Weiche und Bewegliche das Harte und Starre überwindet. Daher

muss man beim Erlernen des T’ai Chi Ch’uan zuerst in das Verlieren investieren. Hat man

dies wirklich gemeistert, ist man genau mit dem Gegenteil davon gesegnet. Das stellt

den Endpunkt dar, die wirkliche Meisterschaft.

 

 



W W W . K - K R A U S - T A I - C H I . C O M

S E I T E  2

 

2. T’ai Chi als Selbstverteidigung
 

T’ai Chi Ch’uan unterscheidet sich von anderen Selbstverteidigungsdisziplinen auch

durch den inneren Energieaspekt. Die drehenden oder hebenden Bewegungen füllen

sich bei kontinuierlichem Üben gleichsam mit der Lebensenergie Ch’i. Die Grundlage

für die Selbstverteidigung wird durch das Wiedererlangen der umfassenden

Natürlichkeit des Menschen gelegt – einer Natürlichkeit, die in einem optimalen

Zustand des körperlichen und feinstofflichen Wesensbereichs des Menschen zu finden

ist. Alle Prinzipien des T’ai Chi Ch’uan sind an diesem natürlichen Weg

ausgerichtet. Obwohl dieser Weg mit dem Üben von Techniken verknüpft ist, führt

er doch weit über die Beherrschung von Techniken hinaus. Intuition, Schnelligkeit und

Reaktionsvermögen wachsen in einer Weise, dass der Übende unabhängig von der

Anwendung der Techniken reagieren kann. Höchste Stadien der Selbstverteidigung beim

T’ai Chi Ch’uan können ohne den geistigen Weg, der eng mit Loslassen, Nachgeben und

dem Bemühen um Sanftheit verbunden ist, nicht erlangt werden.

 

 

3. Die Bewegung beim T’ai Chi Ch’uan  - Meditation in Bewegung

(nach T. und P. Kobayashi, „T’ai Chi Ch’uan – ein praktisches Handbuch zum Selbststudium“, München 1983)
 

Sanfte, langsame und fließende Bewegungen, die ohne Kraftanstrengung ausgeführt

werden, sind ein besonderes Kennzeichen von T’ai Chi Ch’uan. Diese Art der

Bewegung dient der Konzentration auf die Übung, gibt ein Gefühl der Ruhe,

erleichert es, Entspannung zu finden und hilft, Fehler zu erkennen. Da die Atmung

mit den Bewegungen koordiniert werden soll, müssen diese langsam ausgeführt

werden.

Die körperliche Bewegung ist mit der geistigen Übung verbunden. Man kann sagen,

dass die körperliche Bewegung ein Ausdruck der geistigen Übung ist. Die

Bewegungen sollen vom Geist (Willen) voller Aufmerksamkeit gelenkt werden. Das

Ch’i und der Körper folgen dem Geist. Um dies zu erreichen, braucht es

Konzentrationsfähigkeit und viel Übung. Die nachfolgenden Punkte entstammen den

klassischen Schriften des T’ai Chi Ch’uan, deren volles Verständnis sich mit

fortschreitendem Üben eröffnen wird.
 

Für den Anfänger ist es ausreichend, sanft, fließend, langsam und entspannt zu üben:



1. Der Geist ist ruhig und auf die Übung konzentriert.
 
2. Die Haltung ist ungezwungen, aufrecht und bequem.
 
3. Der Körper ist angenehm entspannt, leicht und beweglich.
 
4. Die Bewegungen sind langsam und fließend. Sie gehen ohne 
Unterbrechungen ineinander über. Die Geschwindigkeit ist gleichbleibend
„als ob man einen Seidenfaden aus einem Kokon zieht - zieht man zu stark,
reißt er; zieht man zu wenig, löst er sich nicht“.
 
5. Die Bewegungen sind kreisförmig, rund.
 
6. In der Vorstellung sollen alle Muskeln, Sehnen, Gelenke und Knochen weit
geöffnet werden, damit die Energie ohne Hindernis durch den gesamten
Körper fließen kann.
 
7. Alle Schwere des Körpers soll nach unten sinken, damit man wie ein
Stehaufmännchen nicht umgeworfen werden kann.
 
8. Die Bewegung ist mit tiefer Atmung verbunden. Das Einatmen erfolgt bei
„schließenden“ Bewegungen; das Ausatmen erfolgt bei „sich öffnenden“
Bewegungen.
 
9. Alle Teile des Körpers handeln in einer Einheit. Kein Teil des Körpers bewegt
sich selbstständig. Wenn ein Teil des Körpers in Bewegung ist, ist der ganze
Körper in Bewegung. Wenn ein Teil des Körpers in Ruhe ist, ist der ganze
Körper in Ruhe.
 
10. Die Bewegung hat ihren Ursprung in den Füßen, wird von den Hüften
gelenkt und wirkt durch die Finger.
 
11. Die Hüften führen den Körper. Man vergleicht die Hüften mit einer Achse
und das Ch’i mit dem um sie rotierenden Rad.
 
12. Der Wechsel in der Bewegung von Yin und Yang und umgekehrt muss
bewusst vollzogen werden. Yin und Yang müssen klar
von einander unterschieden werden. 
 
13. Die Bewegungen werden ohne Kraftanstrengung ausgeführt. Der Geist
(Wille, Bewusstsein) führt den Körper und lenkt das Ch’i.

W W W . K - K R A U S - T A I - C H I . C O M

S E I T E  3



W W W . K - K R A U S - T A I - C H I . C O M

S E I T E  4

4. Die 37 Stellungen der Kurzform in klassischen Yang-Stil nach

Cheng Man Ch'ing. Die Kurzform besteht aus drei Teilen. 
 

Im Einführungskurs wird Teil 1 unterrichtet. Er ist in 16 Stellungen

unterteilt:
 

1.  Anfang/ Eröffnung                                          

2. Wecke das Ch’i

3. Abwehr nach links                                            

4. Abwehr nach rechts                                                 

5. Zurückrollen                                                        

6. Drücken

7. Stoßen 

(3. bis 7. sind Grundtechniken und werden 

„Fasse den Vogel am Schwanz“ genannt)

8. Peitsche   

9. Hände heben

10. Schulterstoß                                                     

11. Der Storch breitet die Flügel aus

12. Linkes Knie streifen                                       

13. Spiele die Laute, linkes Knie streifen  

14. Fauststoß                                                           

15. Hände kreuzen

16. Schluss

Literaturempfehlungen:
 

Petra und Toyo Kobayashi:
“T’ai Chi - leicht gemacht. Übungen für Gelassenheit 

und Lebensfreude“, München, 2006/2012.
 

„T’ai Chi Ch’uan. Ein praktisches Handbuch 
zum Selbststudium“, München, 1984.

 

„T'ai Chi Ch’uan. Einswerden mit dem Tao.“, München, 1989.
 

Petra Kobayashi:
„T’ai Chi Ch’uan und die 8 Richtungen. 

Auf der Suche nach den Anfängen“, 2013.


